
Ilaria Pedrini – Politica ed economia nella DSC

Politica ed economia 
nella Dottrina sociale della Chiesa
Ilaria Pedrini

Pemesse

Attraverso questa lettura ragionata di alcuni dei testi del magistero sociale della 
Chiesa si intende mettere in luce in essi un particolare argomento, di grande attualità: il 
rapporto fra l'economia e la politica. 

L'attualità del tema del resto è perenne perché all'economia e alla politica sono 
legati il denaro e il potere, due strumenti imprescindibili dell'agire collettivo, delicati e 
difficili da maneggiare. 

Attraverso di essi si realizza l'incontro fra le persone: con lo strumento del denaro 
è reso possibile lo scambio di beni che, da privato possesso diventano accessibili a tutti 
nel  mercato;  con  lo  strumento del  potere  si  perviene a  quella  condizione in  cui  la 
privata libertà di ciascuno è resa disponibile al conseguimento del bene comune nello 
spazio  pubblico.  Ma  è  altrettanto  vero  che,  attraverso  gli  stessi  strumenti  male 
utilizzati, di fatto si nega l'incontro e l'unità fra le persone, e al contrario si alimenta la 
rivalità e lo sfruttamento. Si capovolge il rapporto fra il mezzo e il fine.

Prima di addentrarci nel tema, occorre dichiarare in premessa che volutamente è 
stata operata una scelta, quella di non indagare in dettaglio i documenti numerosi della 
DSC che pure contengono indicazioni importanti per il nostro tema, ma di approfondirne 
soltanto  quattro,  collocati  in  momenti  storici  diversi,  connotati  dalla  personalità 
inconfondibile  del  Pontefice  che  ne  è  stato  l'autore,  cogliendo  in  essi  passaggi 
fondamentali di evoluzione del pensiero sociale cristiano sul tema focalizzato:

• Rerum Novarum, di Papa Leone XIII (1891)

• Populorum Progressio, di Papa Paolo VI (1967)

• Centesimus Annus, di Papa Giovanni Paolo II (1991)

• Caritas in veritate, di Papa Benedetto XVI (2009)

Fatta  questa  scelta  sono  stati  poi  appositamente  accentuati  nel  confronto  gli  
aspetti di novità di un documento rispetto ai precedenti, con un artificio didattico utile 
a caratterizzare una posizione, ma forse correndo il rischio di omettere gli aspetti di 
continuità e quindi con il rischio di fare torto al magistero sociale che in realtà ha una 
sua  forte  interna  coerenza  e  unitarietà.  Lo  si  dce  per  provare  a  limitare  l'effetto 
“oppositivo” di questa impostazione. 

Una  seconda  attenzione.  Concentrandoci  su  testi  del  Magistero  non  si  vuole 
affermare che essi siano l'unico luogo in cui ritrovare le linee di evoluzione del pensiero 
sociale cristiano, anzi. Sarebbe intento di questo lavoro – pur senza pretese, dato il 
breve spazio, di offrire una adeguata ricostruzione storico sociologica del vissuto delle 

1



Ilaria Pedrini – Politica ed economia nella DSC

comunità cristiane – rintracciare nei testi il legame profondo con il vissuto dei credenti e 
con le risposte vitali  che essi hanno trovato nella personale e collettiva adesione al 
messaggio  evangelico  di  fronte  al  dispiegarsi  dei  problemi  sociali  tipici  del  proprio 
tempo.  Senza  questa  vita  “sotterranea”  rispetto  allo  scritto,  i  documenti  non  si 
capirebbero né sarebbero stati e sarebbero efficaci. Prima e dopo le affermazioni dei 
Pontefici infatti sta un preciso modo in cui i cristiani di quell'epoca storica hanno vissuto 
e interpretato il proprio agire da soggetti protagonisti nel campo economico e in quello 
politico.

* * * * * *

Accanto al titolo di ogni documento è stato messo un motto che, nell'intento di chi 
scrive, dovrebbe sintetizzare il nocciolo del rapporto fra politica ed economia proposto 
dal testo preso in esame:

• Rerum novarum: “lo Stato protegga gli operai”

• Populorum progressio: “occorre un'autorità mondiale”

• Centesimus  annus:  “no al  materialismo di  Stato,  no al  materialismo del 
mercato”

• Caritas in veritate: “politica ed economia di comunione”

La  sequenza  tenta  di  chiarire  l'evolvere  del  magistero  sociale  della  Chiesa, 
parallelo ai mutamenti storici intervenuti nell'arco di 120 anni, dalla prima enciclica 
(RN) all'ultima da poco pubblicata (CV). La linea di pensiero risulta chiara e penetrante. 
Dall'iniziale constatazione degli  effetti perversi dello sviluppo industriale di fronte ai 
quali si è invocato l'itervento del potere politico, si giunge alla complessa analisi che 
penetra la radice antropologica sia dei guasti di uno pseudo sviluppo sia la responsabile 
speranza dell'avvento di una umanità fraterna.

In  estrema  sintesi  si  arriva  pian  piano  ad  affermare  che  la  soluzione  delle 
difficoltà  dei  sistemi  economici  a  dare  risposta  ai  bisogni  dell'uomo  (come  sarebbe 
teoricamente possibile date le potenzialità dello sviluppo dei mezzi a sua disposizione) 
non è delegabile tout court alla politica se non passando per il risanamento della radice 
del  male,  che  è  nel  cuore  dell'uomo,  nel  cuore  di  ogni  uomo,  attore  economico  e 
soggetto politico, consumatore/produttore e cittadino. Solo un'umanità fatta famiglia 
esprimerà sia un'economia sia una politica coerenti con il loro compito di bene e con la  
globalità delle sfide del presente.

* * * * * *

Nell'affrontare questo tema si dà per conosciuta la nozione di “Dottrina sociale 
della Chiesa” e le sue principali fonti. Il tema infatti è svolto in relazione a passi dei 
documenti della Dottrina sociale che vengono citati in nota ma che potrebbero essere 
letti direttamente dalla fonte, ad esempio tramite il sito www.vatican.va.

Buona lettura!

2

http://www.vatican.va/


Ilaria Pedrini – Politica ed economia nella DSC

RERUM NOVARUM
Lo Stato protegga gli operai

Da  quando,  nei  secoli  XVI  e  XVII,  si  sono  affermati  gli  Stati  come  moderna 
organizzazione politico giuridica delle collettività umane - forma che riusciva a dare 
unità a territori molto vasti e a popolazioni numerose grazie alla combinazione di fattori 
culturali (l'idea di “nazione”) e a fattori organizzativi (forti apparati amministrativi al 
servizio di un unico centro di potere) – è emersa come cruciale la tematica dell'incidenza 
anche economica di questa organizzazione “a Stati”. 

A differenza degli imperi e delle varie e intersecate autorità dell'età medievale, 
occupate  in  poche  essenziali  funzioni  collettive  quali  il  garantire  difesa  e  ordine 
pubblico, produzione di norme e di  monete, gli  Stati  “moderni” scoprirono presto il  
“potere” di determinare anche direttamente “la ricchezza della nazione” e, in fin dei 
conti, di perpetuare la loro stessa esistenza. L'intreccio della politica e dell'economia 
non  era  mai  stato  così  stretto.  “Liberismo”  o  “interventismo”  divennero  correnti  o 
polarità di pensiero permanenti  nel  dibattito sul dover essere dell'azione statale nei 
confronti delle dinamiche del mercato. 

E  non  è  strano  che  anche  le  comunità  cristiane se  ne  siano  occupate,  prima 
praticamente e quindi teoricamente attraverso il magistero sociale.

Come si  sa,  fu  l'enciclica  “Rerum novarum” nel  1891  a  costituire  il  passaggio 
teorico e autorevole verso una attenzione tutta nuova e moderna della Chiesa verso la 
“questione sociale”, ossia verso quelle forme inedite di disparità e oppressione che la 
rivoluzione industriale aveva creato nel vecchio continente. 

L'attenzione di  Leone XIII  non nasceva in un vuoto di  azione e di  pensiero:  il 
popolo  cristiano  viveva  il  suo  tempo,  quelle  “cose  nuove”  che  stavano  mutando 
rapidamente le condizioni del produrre e del relazionarsi nell'ambito familiare e sociale. 
E,  figli  di  queste  comunità  cristiane,  non  mancavano  personalità  acute  che  si 
preoccupavano dei propri simili, se laici, o dei fedeli ad essi affidati, se sacerdoti o 
vescovi, di alleviarne i disagi, di contrastare i guasti della prepotenza di quell'incipiente 
e selvaggio sistema capitalista e di farlo in modo organizzato e in diverse direzioni, da 
quelle  assistenziali,  a  quelle  educative  o  sindacali,  a  quelle  cooperative.  Il  fronte 
politico della rappresentanza era ancora lontano e inesplorato, specie in Italia, per la 
limitatezza della base elettorale delle Camere1 e per l'ostilità del Vaticano nei confronti 
dello Stato italiano dopo la presa di Roma.

Per quei cristiani intraprendenti le parole di Leone XIII risultarono di speranza e 
incoraggiamento,  li  autorizzavano  ad  opporsi  fattivamente  ad  un  sistema  che 
mercificava il lavoro e tramite il lavoro le persone stesse, legittimando e qualificando i 
loro sforzi  in  modo autonomo rispetto alla  lotta del  movimento operaio ispirato dal 
materialismo, negatore di Dio e sprezzante della religione.

La  loro  azione  e  il  loro  pensiero  ne  ricevette  impulso,  furono  spronati  ad 

1 Il Regno d'Italia nella seconda metà del XIX sec. era una monarchia costituzionale che molto lentamente si apriva 
all'esigenza di dare rappresentanza al popolo: il Senato era di nomina regia e alle elezioni della Camera dei deputati 
potevano partecipare solo elettori maschi, istruiti e selezionati dal censo (corrispondenti circa al 2% del popolo 
italiano). 

3



Ilaria Pedrini – Politica ed economia nella DSC

aggregarsi, ad organizzarsi. L'Opera dei Congressi fu una delle modalità in cui questo 
“movimento” si alimentò e preparò la successiva azione politica di molti cattolici anche 
nelle forme dell'associazionismo partitico e della rappresentanza.

Ciò che difettava al popolo cristiano allora e per molti decenni ancora era un 
proprio  pensiero  economico:  era  presente  da  una  parte  la  letteratura  liberista  e 
positivista, con il suo ottimismo nei confronti delle potenzialità del mercato, dall'altra le 
analisi del socialismo utopistico o scientifico con una lettura della realtà in termini di 
lotta di classe, che inevitabilmente avrebbe dovuto sfociare nel crollo del capitalismo e 
nella vittoria di un suo vago contrario: la dittatura del proletariato.

La novità dell'enciclica fu di offrire una analisi della situazione che faceva propri i 
linguaggi “terreni” e razionali del pensiero sociale, laicamente, senza cercare rifugio in 
una fede o in una morale disincarnate, ma accettando il confronto fra le proposte sul 
campo  e  differenziandosene  con  originalità.  Usava  termini  analoghi  a  quelli  dei 
sindacalisti  (“proletariato”)  e  non  risultava meno forte  nel  denunciare  le  condizioni 
indegne in cui erano costretti i lavoratori; ma pure si preoccupava di ribadire il diritto di 
proprietà privata e scongiurava il collettivismo statalista.

Riguardo al rapporto fra economia e politica, affidava con coraggio allo Stato la 
soluzione della “questione operaria”:

"I proletari, nè più nè meno dei ricchi, sono cittadini per diritto naturale ... Ora, 
essendo  assurdo  provvedere  ad  una  parte  di  cittadini  e  trascurare  l'altra,  è  stretto 
dovere dello Stato prendersi Ia dovuta cura del benessere degli operai; non facendolo si 
offende la giustizia che vuole si renda a ciascuno il suo"2. E si spinge anche più oltre:

"I diritti vanno debitamente protetti in chiunque Ii possieda e il pubblico potere 
deve assicurare a ciascuno iI suo, con impedirne o punirne Ie violazioni. Se non che, nel 
tutelare le ragioni dei privati, si deve avere un riguardo speciale ai deboli e ai poveri. Il 
ceto dei ricchi, forte per sè stesso, abbisogna meno della pubblica difesa; le misere 
plebi,  che  mancano  di  sostegno  proprio,  hanno  speciale  necessità  di  trovarlo  nel 
patrocinio  dello  Stato.  Perciò,  agli  operai,  che  sono  nel  numero  dei  deboli  e  dei 
bisognosi, lo Stato deve di preferenza rivolgere le cure e Ie provvidenze sue"3. 

Volendo  poi  entrare  nel  concreto  della  giustizia  da  garantire  agli  operai, 
affermava con precisazioni molto avanzate per quel tempo:

“ ... E' dovere sottrarre il povero operaio all'inumanità di avidi speculatori, che 
per guadagno abusano senza alcuna discrezione delle persone come fossero cose. Non è 
giusto né umano esigere dall'uomo tanto lavoro da farne inebetire Ia mente per troppa 
fatica e da fiaccarne iI corpo. Non deve il lavoro prolungarsi più di quanto lo comportino 
Ie forze. Il determinare la quantità del riposo dipende dalla qualità del lavoro, dalle 
circostanze di tempo e di luogo, dalla stessa complessione e sanità degli operai. […] 
Infine,  un  lavoro  proporzionato  all'uomo  alto  e  robusto,  non  è  ragronevole  che  si 
imponga a una donna o a un fanciullo. Anzi, quanto ai fanciulli, si badi a non ammetterli 
nelle  officine  prima che  l'età  ne  abbia  sufficientemente  sviluppate  le  forze  fisiche, 
intellettuali e morali. Così, certe speci di lavoro non si addicono alle donne, fatte per 
natura per i lavori domestici, i quali grandemente proteggono I'onestà del sesso debole, 

2 Rerum Novarum n. 27.
3 Ivi, n. 29

4



Ilaria Pedrini – Politica ed economia nella DSC

e hanno naturale corrispondenza con I'educazione dei figli e il benessere della casa”4. 

Trattando del salario,  Leone XIII  arriva a proporre una norma, che esso debba 
“essere sufficiente a mantenere in vita l'operaio e la sua famiglia”5.

Con la Rerum Novarum sono poste le basi dell'insegnamento sociale della Chiesa 
riguardo  alle  problematiche  moderne.  Nell'enciclica  si  trovano  già  trattati  i  temi 
fondamentali che altre encicliche svilupperanno nel secolo seguente:

• primato dell'uomo sull'economia;

• dignità del lavoro (non è merce);

• libertà di associazione;

• legittimità del ruolo dello Stato nel sistema economico.

C'è quanto basta per svincolare iI mondo cattolico dalla sudditanza all'ideologia 
liberale allora in auge. Infatti la teoria economica del tempo, il liberismo del "laissez 
faire", escludeva deI tutto qualsiasi ingerenza esterna aI mercato.

L'enciclica Rerum novarum non poteva non suonare frontalmente anti-liberista e 
così, in effetti, l'hanno capita i contemporanei, dato che Leone XIII fu spregiativamente 
definito  “interventista"  e  "socialista".  Certamente,  essendo  I'analisi  limitata  alle 
relazioni  individuali  e  non occupandosi  di  fattori  strutturali,  anche l'intervento deIlo 
Stato non poteva che essere visto come "rimedio" agli eccessi del mercato del lavoro e 
"tutela" contro l'abuso del diritto incontestato degli imprenditori di disporre liberamente 
dei beni e dei capitali di loro proprietà.

Fu comunque un momento importantissimo di  presa di  coscienza: Ia questione 
operaia  diventarà, da allora in poi,  preoccupazione di  tutta la Chiesa e lo Stato un 
interlocutore imprescindibile.

POPULORUM PROGRESSIO

Ci vuole un'autorità mondiale

Negli anni '60 tutto parla di speranza: la ricostruzione realizzata dopo il disastro 
mondiale della guerra, l'avvio di entità sovranazionali ispirate all'ideale della pace, un 
tangibile progresso economico, segnali di distensione fra i blocchi idelogici e, non da 
ultimo, il Concilio Vaticano II. Al suo promotore (Giovanni XXIII) succede un papa mite 
con un grande compito: realizzare l'eredità del Concilio. 

Papa Montini, Paolo VI, fu un pensatore profondo, amico di filosofi personalisti e 
di statisti  cristiani, che avevano ricostruito l'Europa e i  propri Stati  dopo la seconda 
guerra  mondiale.  Figlio  di  quella  Brescia  che  aveva  visto  in  azione  imprenditori  e 
banchieri attenti alle esigenze della giustizia, portava nella Chiesa un pressante invito ai 
laici cristiani ad impegnarsi. E'  soprattutto con lui che il  Magistero sociale si  occupa 

4 Ivi, n. 33
5 Tale principio di giustizia retributiva è entrato nella stessa formulazione all'art. 35 della Costituzione italiana; è il 

fondamento della redistribuzione della ricchezza a riconoscimento della funzione sociale ed economica della 
famiglia che si può attuare in varie forme (assegno al nucleo e leva fiscale), e tuttavia ancor oggi misconosciuto o 
vanificato.

5



Ilaria Pedrini – Politica ed economia nella DSC

direttamente  dell'agire  politico;  è  con  lui  che  la  legittimità,  la  doverosità, 
l'autorevolezza,  dell'intervento  dei  pubblici  poteri  a  guida  dell'economia  saranno 
richiamate in modo forte, pieno di stima e di fiducia.

Se andiamo a rileggere la sua enciclica, “Populorum progressio”, è chiaro come, 
dalla fondamentale proposta di un  "umanesimo plenario" a cui corrisponde la “civiltà 
dell'amore”,  derivi  all'attività  politica  I'investitura  ad  un  compito  alto,  quello  di 
realizzare nella storia il primato "di tutto I'uomo e di tutti gIi uomini" (cfr. Populorun 
progressio n. 42). Forse mai come in quei passi è stata data della politica un'idea tanto 
alta ed impegnativa. 

La Populorum progressio esordisce con l'affermazione che “la questione sociale è 
diventa questione mondiale". Sono parole anche oggi sempre più vere ed illuminanti. 

Allora, nel secondo dopo guerra e nei processi di decolonizzazione, molti popoli si 
affacciavano  la  prima  volta  alle  trasformazioni  produttive  e  sociali  conseguenti 
all'industrializzazione, la divisione del lavoro cominciava ad attraversare l'intero pianeta 
e a dettarvi le sue leggi, globalizzando le disparità di accesso alle risorse e allo sviluppo.

Quando  Paolo  VI  scrive  la  Populorum  progressio  siamo  nel  1967;  si  avvia  iI 
cammino di attuazione del Concilio appena concluso6. Diversamente dalle precedenti 
encicliche sociali, che, emanate in un anniversario della Rerum novarum, si inserivano 
nel  solco  della  sua  tradizione,  la  Populorum  progressio  dichiara  già  nella  data  di 
emanazione la sua atipicità7. 

Tale documento non parla più di “operai” né di "categorie" di poveri, ma di "popoli 
della fame". Lo sguardo mondiale della Chiesa, con le particolari sensibilità del pensiero 
nato nel mondo missionario mentre i blocchi ideologici e militari si fronteggiano in un 
nuovo  colonialismo  nelle  guerre  endemiche  combattute  nei  paesi  del  Terzo  Mondo, 
consente di percepire in modo acuto il problema della miseria e della fame. 

"I popoli della fame interpellano in maniera drammatica i popoli dell'opulenza. La 
Chiesa  trasale  davanti  a  questo  grido  d'angoscia  e  chiama ognuno a  rispondere  con 
amore all'appello del suo fratello"8.

E più avanti conclude: “Il mondo è malato. Il suo male risiede … nella mancanza di 
fraternità tra gli uomini e tra i popoli”.

6 Il Concilio stesso sarebbe da indagare con adeguato spazio e profondità: è in quell'assise che prende forma un nuovo 
rapporto fra la Chiesa e il mondo contemporaneo, testimoniato particolarmente dalla Costituzione “Gaudium et 
spes”, con i molteplici dialoghi originati da un atteggiamento aperto e di ricerca anche e soprattutto rispetto ai temi 
sociali. Basti dire che è nel Vaticano II che si abbandona il termine “dottrina sociale” preferendo parlare di 
“orientamento” o “insegnamento”.
E tuttavia il Concilio non aggiunge elementi nuovi al nostro tema, l'insegnamento sociale precedente viene 
richiamato e ribadito con l'autorevolezza di una Costituzione pastorale. Per completezza occorre ricordare un 
passaggio nel paragrafo n. 65 della Gaudium et spes in cui è detto: “Lo sviluppo economico deve rimanere sotto il 
controllo dell'uomo e non si deve abbandonare all'arbitrio di pochi uomini o gruppi che abbiano in mano un 
eccessivo potere economico, né della sola comunità politica, nè di alcune più potenti nazioni". E, dopo aver espresso 
Ia necessità che tutti, a più livelli, partecipino aI governo dell'economia, dice: "E' necessario ugualmente che le 
iniziative spontanee dei singoli e delle loro libere associazioni siano coordinate ed armonizzate in modo conveniente 
ed organico con la molteplice azione delle pubbliche autorità". 

7 Vent'anni dopo, nel 1987 esce la Sollicitudo Rei Socialis di Giovanni Paolo II, una enciclica pure incentrata sul tema 
dello sviluppo mondiale, quasi a suggerire una nuova periodizzazione per il nuovo tema introdotto dalla Populorum 
progressio.

8 Populorum progressio n. 3

6



Ilaria Pedrini – Politica ed economia nella DSC

La destinazione universale dei beni è per Paolo VI la premessa di ogni discorso 
sull'economia, con una chiarezza unica: "Tutti i diritti, di qualunque genere, ivi compresi 
quelli  della proprietà  e del libero commercio, sono subordinati  ad essa: non devono 
quindi intralciarne, bensÌ aI contrario facilitarne la realizzazione, ed è un dovere sociale 
grave ed urgente restituirli alla loro finalità originaria"9.

I poteri pubblici sono chiamati aI compito di rendere efficace questo principio: 
"Nessuno è autorizzato a riservare a suo uso esclusivo ciò che supera iI  suo bisogno, 
quando gli altri mancano del necessario. In una parola iI diritto di proprietà non deve 
mai esercitarsi a detrimento della utilità comune, secondo la dottrina tradizionale dei 
Padri della Chiesa e dei grandi teologi. Ove intervenga un conflitto tra diritti  privati 
acquisiti  ed  esigenze  comunitarie  primordiali,  spetta  ai  poteri  pubblici  applicarsi  a 
risolverlo con I'attiva partecipazione delle persone e dei gruppi sociali"10.

L'analisi del sistema capitalistico conduce aIla sua condanna morale che, senza 
mezzi termini, ne colpisce i cardini strutturali: "Su queste condizioni nuove (iI processo 
di industrializzazione) si è malauguratamente instaurato un sistema, che considerava il 
profitto come motivo essenziale del progresso economico, Ia concorrenza come legge 
suprema  dell'economia,  Ia  proprietà  privata  dei  mezzi  di  produzione  come  diritto 
assoluto,  senza  limiti  nè  obblighi  sociali  corrispondenti.  Tale  liberismo  senza  freno, 
conduceva alla dittatura, […] generatrice dell' "imperialismo internazionale del denaro”. 
Non  si  condanneranno  mai  abbastanza  simili  abusi,  ricordando  ancora  una  volta 
solennemente che l'economia è al servizio dell'uomo"11.

Proseguendo nell'argomentazione Paolo VI nega che la soluzione sia la rivoluzione 
(marxista),  "fonte  di  nuove  ingiustizie",  ma  sta  nelle  riforme,  nelle  trasformazioni 
audaci, profonde, di struttura. E' questo un compito che spetta ai poteri pubblici:

"Sono necessari dei programmi per incoraggiare, stimolare, coordinare, supplire 
ed integrare I'azione degli individui e dei corpi intermedi. Spetta ai poteri pubblici di 
scegliere, o anche di imporre, gli obiettivi da perseguire, i traguardi da raggiungere, i 
mezzi  onde pervenirvi,  tocca  ad  essi  stimolare  tutte  le  forze  organizzate  in  questa 
azione comune"12.  E' la più forte sottolineatura del primato del politico sull'economico 
che  si  ritrovi  in  tutto  l'insegnamento  sociale,  coerente  con  la  forte  spinta  che 
parallelamente  arrivava  al  laicato  cattolico  per  un  impegno  diretto  nelle  istituzioni 
democratiche del tempo. 

Si ricava infatti dall'enciclica una considerazione straordinariamente positiva della 
funzione direttiva della politica rispetto all'economia, come se l'appello etico al bene e 
alla giustizia trovasse solo in essa – nella politica - lo strumento adatto per imporsi sulle 
logiche economiche di per sé refrattarie. Si notino i verbi usati dal Papa, costretto quasi 
ad  ammettere  che  ci  sia  bisogno  di  “imporre”  una  equità  che diversamente non  si 
realizzerebbe. E' vero tuttavia che, preoccupato di esser male interpretato, nega che 
quanto detto vada a sostegno di operazioni autoritarie o verticistiche, e infatti afferma: 
“[I pubblici poteri] devono aver cura di associare a quest'opera le iniziative private e i 
corpi intermedi, evitando in tal modo il pericolo di una collettivizzazione illiberale o in 
una  pianificazione  arbitraria  che,  negatrici  di  libertà  come  sono,  escluderebbero 

9 Ivi, n. 22
10 Ivi, n. 23
11 Ivi, n. 26.
12 Ivi, n. 33

7



Ilaria Pedrini – Politica ed economia nella DSC

l'esercizio dei diritti fondamentali della persona”.

Ma come può l'agire politico sensibile alle esigenze della fraternità universale dare 
risposte a questa situazione, se “la questione sociale è diventata questione mondiale”, 
se il livello nazionale non è più adeguato alla globalità delle sfide? 

Prende forma un nuovo interlocutore istituzionale, non più solo lo Stato singolo, 
ma Ia comunità degli Stati, I'O.N.U. (davanti alla cui Assemblea Generale iI Papa aveva 
parlato  non  molto  tempo prima):  “Questa collaborazione internazionale  a  vocazione 
mondiale postula delle istituzioni che la preparino, la coordinino e la reggano, fino a 
costituire  un  ordine  giuridico  universalmente  riconosciuto.  Di  tutto  cuore  Noi 
incoraggiamo  le  organizzazioni  che  hanno  preso  in  mano  questa  collaborazione  allo 
sviluppo, e auspichiamo che la loro autorità s'accresca. «La vostra vocazione - dicevamo 
ai rappresentanti delle Nazioni Unite a New York - è di far fraternizzare, non già alcuni  
popoli,  ma  tutti  i  popoli  ...  Chi  non  vede  la  necessità  di  arrivare  in  tal  modo 
progressivamente a instaurare un'autorità mondiale in grado d'agire efficacemente sul 
piano giuridico e politico?»”13

In un documento successivo, nella lettera Octogesima adveniens, la stima di Paolo 
VI per il compito politico toccherà un nuovo vertice. Infatti, dopo una lunga trattazione 
delle ambivalenze dell'economia (“sorgente di fraternità e segno della Provvidenza” ma 
anche “rischio  di  assorbire  le  forze  e  la  libertà” dell'uomo)  ritorna  ad affidare  alla 
politica il compito di dirimere le ambiguità e conclude con il noto passo: “La politica è 
una maniera esigente di vivere l'impegno cristiano al servizio degli altri”14.

CENTESIMUS ANNUS

No al materialismo di Stato, no al materialismo del mercato

La personalità di Giovanni Paolo II ha avuto un peso enorme nel secolo XX, non 
solo dentro la Chiesa cattolica e nei suoi dialoghi, ma ben oltre. Nel concreto e storico 
evolvere della  situazione internazionale dell'ultimo quarto  di  secolo  egli  ha dato  un 
apporto fondamentale di pensiero e di azione (anche con semplici eloquenti “gesti”). E' 
stata  la  sua  stessa  persona  –  icona  della  sofferenza  del  popolo  polacco  sotto  due 
dittature di segno opposto - uno dei fattori determinanti nella fine del comunismo.

Una delle sue encicliche, la Centesimus Annus del 1991, è scritta a ridosso dei 
fatti che stavano maturando in tutti i Paesi dell'est europeo ed entra in modo penetrante 
in questo travaglio della storia e delle coscienze15. E' la prima enciclica post-marxista. In 
essa un intero capito – il 3° - è dedicato ai fatti del 1989 quale puntuale conferma delle 

13 Ivi, n. 78
14 Nella stessa lettera Paolo VI farà compiere all'insegnamento sociale una svolta, riconoscendo alle comunità cristiane 

l'autonomia delle scelte da operare in vista delle trasformazioni da compiere. Dirà: “Di fronte a situazioni tanto 
diverse ci  è difficile pronunciare una parola unica e proporre una soluzione di  valore universale … Spetta alle  
comunità cristiane analizzare obiettivamente la situazione del loro paese, chiarirla alla luce delle parole immutabili  
del Vangelo, attingere principi di riflessione, criteri di giudizio e direttive di azione nell'insegnamento sociale della 
Chiesa. Spetta alle comunità cristiane individuare - con I'assistenza dello Spirito Santo, in comunione con i vescovi 
responsabili, e in dialogo con gli altri fratelli cristiani e con tutti gli uomini di buona volontà – le scelte e gli impegni  
che conviene prendere per  operare le trasformazioni sociali,  politiche ed economiche che si  palesano urgenti  e  
necessarie in molti casi” (n. 4)

15 Molto interessante in proposito anche l'intervista rilasciata dal Papa e pubblicata con il titolo “Memoria e profezia”.

8



Ilaria Pedrini – Politica ed economia nella DSC

previsioni della Rerum novarum (di cui celebra il centenario): il rimedio socialista alla 
“questione  operaia”  si  è  rivelato  peggiore  del  male.  L'affermazione  che  i  papi 
precedenti avevano fatto al futuro, Giovanni Paolo II la può coniugare al passato. 

Le  radici  del  fallimento?  Sono  in  un  errore  antropologico16,  cioè  in  una  idea 
sbagliata dell'uomo, ridotto a “molecola sociale” e svuotato della dimensione personale 
di soggetto autonomo e responsabile perchè privato – dall'ateismo statalista e militante – 
della dimensione trascendente, quella del suo costitutivo rapporto con Dio.

Ma se il comunismo ha fallito, dice il Papa a chiare lettere, non ne consegue che il 
capitalismo abbia vinto, che abbia le carte in regola per rispondere alla domanda di 
bene dell'uomo “integrale”17. Riprende proprio il termine marxista “alienazione” e lo usa 
con nuova pregnanza di significati, costruendo un parallelismo fa i sue sistemi unificati 
dall'identico errore antropologico:  “L'esperienza storica dell'Occidente,  da parte sua, 
dimostra che, se l'analisi e la fondazione marxista dell'alienazione sono false, tuttavia 
l'alienazione con la perdita del senso autentico dell'esistenza è un fatto reale anche 
nelle società occidentali. Essa si verifica nel consumo, quando l'uomo è implicato in una 
rete  di  false  e  superficiali  soddisfazioni,  anziché essere  aiutato a  fare  l'autentica  e 
concreta esperienza della sua personalità. Essa si verifica anche nel lavoro, quando è 
organizzato in modo tale da «massimizzare» soltanto i suoi frutti e proventi e non ci si 
preoccupa che il lavoratore, mediante il proprio lavoro, si realizzi di più o di meno come 
uomo, a seconda che cresca la sua partecipazione in un'autentica comunità solidale, 
oppure cresca il suo isolamento in un complesso di relazioni di esasperata competitività 
e di reciproca estraniazione, nel quale egli è considerato solo come un mezzo, e non 
come un fine”18.

Per affrontare le ambiguità dell'economia capitalistica usa il  linguaggio tecnico 
degli economisti - fattori produttivi, economia d'impresa, razionalizzazione, concorrenza 
- e lo apre ad un ragionamento che va oltre. Il Papa esalta infatti nei processi produttivi 
gli aspetti umanizzanti (l' impresa come “comunità di lavoro” e come luogo di esercizio 
delle virtù … il lavorare “con gli altri”, il lavorare “per gli altri”) e mette in guardia 
dalla visione economicistica e materialistica che fa prevalere il diritto di proprietà sul 
dovere della solidarietà, il profitto sul lavoro.

“Quando un'azienda produce profitto, ciò significa che i fattori produttivi sono 
stati adeguatamente impiegati ed i corrispettivi bisogni umani debitamente soddisfatti. 
Tuttavia, il profitto non è l'unico indice delle condizioni dell'azienda. È possibile che i 
conti  economici  siano  in  ordine  ed  insieme  che  gli  uomini,  che  costituiscono  il 
patrimonio più prezioso dell'azienda, siano umiliati e offesi nella loro dignità. Oltre ad 
essere moralmente inammissibile, ciò non può non avere in prospettiva riflessi negativi 
anche  per  l'efficienza  economica  dell'azienda.  Scopo  dell'impresa,  infatti,  non  è 
semplicemente la  produzione del  profitto,  bensì  l'esistenza  stessa  dell'impresa  come 
comunità  di  uomini  che,  in  diverso  modo,  perseguono  il  soddisfacimento  dei  loro 

16 Va evidenziata la grande sintonia, anche su questo specifico tema, che ha legato il giudizio di Giovanni Paolo II e le 
posizioni di Chiara Lubich. In un suo celebre messaggio al Movimento dei Focolari in festa per la pacifica 
trasformazione in atto nei paesi dell'Est e per la ritrovata libertà delle comunità dei focolari di quei paesi, ella 
lanciava un appello e chiedeva a tutti un atto di generosità. Come erano state pagate le rate (offrire la propria vita) 
per la caduta dei muri ad Est, dei muri del comunismo, così era ora necessario disporsi a pagare le “rate” per la 
caduta dei muri del consumismo. 

17 Cfr. Centesimus Annus n. 13.
18 Ivi, n. 41

9



Ilaria Pedrini – Politica ed economia nella DSC

fondamentali bisogni e costituiscono un particolare gruppo al servizio dell'intera società. 
Il profitto è un regolatore della vita dell'azienda, ma non è l'unico; ad esso va aggiunta 
la considerazione di  altri  fattori umani e morali  che, a lungo periodo, sono almeno 
egualmente essenziali  per  la  vita  dell'impresa”19.  C'è  da  sciogliere  una  ambiguità:  è 
certamente positiva la pratica di  una economia libera, in  cui  l'impresa e il  mercato 
hanno un ruolo fondamentale, in cui c'è spazio per il dispiegarsi della libera creatività 
dell'uomo, in cui la proprietà è “responsabilità” per gli altri … ma non è accettabile un 
sistema  in  cui  la  libertà  economica  non  sia  al  servizio  della  liberazione  integrale 
dell'uomo. 

L'enciclica dunque ha parole fortissime sui limiti gravi di certo capitalismo, con le 
minacce che ne derivano all'ambiente fisico e all'ambiente umano, e soprattutto con la 
minaccia costituita dal consumismo definito “miseria morale” che fa perdere “il senso 
autentico dell'esistenza”, senso che si realizza solo nel donarsi agli altri e a Dio.

Nel capitolo V il Papa affronta il tema dello Stato, in modo sistematico e preciso, 
riconoscendo  non  un  rapporto  di  causa/effetto  lineare  fra  economia  e  politica  o 
viceversa,  ma  affermando  piuttosto  l'esistenza  di  un  dinamismo  a  tre  elementi  fra 
mercato,  società  e  stato.  Il  capitolo  inizia  elencando i  diversi  compiti  che lo  Stato 
riveste nel rapporto con il sistema economico20:

- cornice istituzionale e giuridica, garanzia di sicurezza,

- controllo del rispetto dei diritti umani, 

- supplenza in particolari circostanze,

- rimedio alla povertà (welfare). 

E tuttavia, ad ogni passaggio descrittivo di queste importanti funzioni ricorre la 
preoccupazione che lo  Stato  “ecceda”  rispetto  ai  suoi  limiti  e  finisca  col  negare  la 
“soggettività  della  società”.  Il  Papa  insiste  sul  principio  di  sussidiarietà  e  va  oltre, 
rintracciando  i  caratteri  di  una  democrazia  autentica  nella  partecipazione  e  nella 
corresponsabilità. 

Sintomatico  è  quanto  afferma  a  commento  delle  possibili  degenerazioni  dello 
Stato  del  benessere  in  Stato  assistenziale:  “Intervenendo  direttamente  e 
deresponsabilizzando  la  società,  lo  Stato  assistenziale  provoca  la  perdita  di  energie 
umane e l'aumento esagerato degli apparati pubblici, dominati da logiche burocratiche 
più  che dalla  preoccupazione di  servire gli  utenti,  con enorme crescita  delle spese. 
Sembra, infatti, che conosce meglio il bisogno e riesce meglio a soddisfarlo chi è ad esso 
più vicino e si fa prossimo al bisognoso. Si aggiunga che spesso un certo tipo di bisogni 
richiede una risposta che non sia solo materiale, ma che ne sappia cogliere la domanda 
umana più profonda. Si pensi anche alla condizione dei profughi, degli immigrati, degli 
anziani o dei malati ed a tutte le svariate forme che richiedono assistenza, come nel 
caso dei  tossico-dipendenti:  persone tutte che possono essere efficacemente aiutate 
solo da chi offre loro, oltre alle necessarie cure, un sostegno sinceramente fraterno”21.

Per concludere, la “Centesimus Annus” auspica una profonda trasformazione del 
mondo verso una umanizzazione che coinvolga i tre settori anzidetti – società, stato, 

19 Ivi, n. 35
20 Ivi, n. 48
21 Ancora al n. 48

10



Ilaria Pedrini – Politica ed economia nella DSC

mercato - indicando per ciascuno indica la via del cambiamento:

• cambiare gli stili di vita (sociale)

• cambiare i modelli di produzione e di consumo (mercato)

• cambiare le strutture del potere (stato)

“Un'autentica democrazia è possibile solo in uno Stato di diritto e sulla base di 
una retta concezione della persona umana. Essa esige che si verifichino le condizioni 
necessarie  per  la  promozione  sia  delle  singole  persone  mediante  l'educazione  e  la 
formazione ai veri ideali, sia della «soggettività» della società mediante la creazione di 
strutture di partecipazione e di corresponsabilità”22.

CARITAS IN VERITATE

Politica ed economia di comunione

Venendo a trattare del Papa attuale e della sua prima enciclica sociale, la “Caritas 
in  veritate”  -  enciclica  che celebra  i  40  anni  trascorsi  dalla  Populorum Progressio  - 
arriviamo ad una ulteriore svolta nella considerazione del nostro tema, della relazione 
che intercorre fra la politica e l'economia.

Come tutti sanno, Papa Ratzinger è per formazione un teologo, con un suo preciso 
tema di fondo: l'unità fra la ragione e la fede, fra la verità e l'amore, con la conseguente 
illimitata fiducia nel dialogo possibile con tutti. E' questo un tema che lo rende atipico 
nel  clima  culturale  attuale,  tanto  poco  capito  e  altresì  tanto  amato da  coloro  che 
sinceramente vanno alla ricerca di una via d'uscita dalla babele contemporanea, e da 
coloro che puntano sinceramente all'unità. 

Occorre  precisare  questo  per  comprendere  a  fondo  la  sua  proposta  sociale  e 
altresì  occorre tenere presente una interessantissima novità: non solo –  come per il 
passato – il documento papale raccoglie e rilancia la vita concreta dei cristiani impegnati 
nel sociale, ma esplicitamente cita a spiegazione di ciò che intende dire realizzazioni 
pratiche23 di  nuove  forme di  azione  economica  e  dichiara  fra  le  sue  “fonti”  anche 
teoriche il pensiero e il contributo diretto di studiosi suoi contemporanei e collaboratori. 
Mai in un documento papale era stato così apertamente evidente che la “dottrina” si 
nutre della vita e del pensiero dei laici cristiani. In questo senso la CV è un punto di 
arrivo nell'interdipendenza fra vita e pensiero, fra il laicato e la gerarchia nella Chiesa.

Per  quanto  riguarda  il  nostro  tema,  subito  si  riconosce  un  mutamento 
fondamentale  nel  divenire  storico  che pone in  una cornice  nuova anche i  fenomeni 
economici e politici: la globalizzazione.

Confrontando la situazione odierna con quella che aveva di fronte a sé il Papa 
Paolo  VI,  Benedetto  XVI  afferma  “benché  il  processo  di  socializzazione  fosse  già 
avanzato così che egli poteva parlare di una questione sociale divenuta mondiale, era 
ancora molto meno integrato di quello odierno. Attività economica e funzione politica si 
svolgevano  in  gran  parte  dentro  lo  stesso  ambito  spaziale  e  potevano  quindi  fare 

22 Ivi, n. 46
23 E' citata, ad esempio, l'economia civile e di comunione (n. 46) e il microcredito (n. 65).

11



Ilaria Pedrini – Politica ed economia nella DSC

reciproco  affidamento.  L'attività  produttiva  avveniva  prevalentemente  all'interno  dei 
confini nazionali e gli investimenti finanziari avevano una circolazione piuttosto limitata 
all'estero, sicché la politica di molti Stati poteva ancora fissare le priorità dell'economia 
e, in qualche modo, governarne l'andamento con gli strumenti di cui ancora disponeva. 
…  Nella  nostra  epoca,  lo  Stato  si  trova  nella  situazione  di  dover  far  fronte  alle 
limitazioni che alla sua sovranità frappone il nuovo contesto economico-commerciale e 
finanziario internazionale, contraddistinto anche da una crescente mobilità dei capitali 
finanziari e dei mezzi di produzione materiali ed immateriali. Questo nuovo contesto ha 
modificato il potere politico degli Stati”24. 

Più  avanti  continua  dicendo:  “La  novità  principale  è  stata  l'esplosione 
dell'interdipendenza planetaria, ormai comunemente nota come globalizzazione. Paolo 
VI l'aveva parzialmente prevista, ma i termini e l'impetuosità con cui essa si è evoluta 
sono sorprendenti. Nato dentro i Paesi economicamente sviluppati, questo processo per 
sua natura ha prodotto un coinvolgimento di tutte le economie. Esso è stato il principale 
motore per l'uscita dal sottosviluppo di intere regioni e rappresenta di per sé una grande 
opportunità. Tuttavia, senza la guida della carità nella verità, questa spinta planetaria 
può concorrere a  creare rischi  di  danni  sconosciuti  finora e di  nuove divisioni  nella 
famiglia umana”25.

Come agire  su  queste  antinomie  del  mondo  globalizzato  per  “animarle”  nella 
prospettiva della civiltà dell'amore? E' questa la domanda che guida il capitolo intitolato 
“Fraternità, sviluppo economico e società civile” e che si apre con un'inno all'esperienza 
divino/umana del “dono”. Come già fece Giovanni Paolo II, anche il Papa attuale evita di 
opporre  la  realtà  della  politica  e  dell'economia,  lo  Stato  al  mercato,  ma le  vede – 
insieme alla realtà sociale – innervate da un medesimo principio, dalla gratuità come 
espressione della fraternità.

“La  dottrina  sociale  della  Chiesa  ritiene  che  possano  essere  vissuti  rapporti 
autenticamente umani, di amicizia e di socialità, di solidarietà e di reciprocità, anche 
all'interno dell'attività economica e non soltanto fuori di essa o « dopo » di essa. La sfera 
economica non è né eticamente neutrale né di sua natura disumana e antisociale. Essa 
appartiene all'attività  dell'uomo e,  proprio perché umana,  deve essere  strutturata e 
istituzionalizzata eticamente.

La grande sfida che abbiamo davanti a noi, fatta emergere dalle problematiche 
dello sviluppo in questo tempo di globalizzazione e resa ancor più esigente dalla crisi  
economico-finanziaria, è di mostrare, a livello sia di pensiero sia di comportamenti, che 
… nei rapporti mercantili il principio di gratuità e la logica del dono come espressione 
della fraternità possono e devono trovare posto entro la normale attività economica. Ciò 
è un'esigenza dell'uomo nel momento attuale, ma anche un'esigenza della stessa ragione 
economica. Si tratta di una esigenza ad un tempo della carità e della verità”26.

Benedetto XVI avverte di stare annunciando una svolta e lo dichiara: “Forse un 
tempo era pensabile affidare dapprima all'economia la produzione della ricchezza per 
assegnare poi alla politica il compito di distribuirla … [oggi possiamo dire invece che in 
tutte le dimensioni dell'economia e nella politica] deve essere presente l'aspetto della 
reciprocità fraterna … sia il mercato sia la politica hanno bisogno di persone aperte al 

24 Caritas in veritate, n. 24
25 Ivi, n. 33
26 Ivi, n. 36

12



Ilaria Pedrini – Politica ed economia nella DSC

dono reciproco”27. Avverte che l'imprenditorialità, analogamente all'autorità politica, ha 
assunto  un  significato  “plurivalente”  con  il  moltiplicarsi  di  centri  e  livelli  di 
responsabilità e importanti riflessi sulle possibilità di costruire un nuovo ordine a misura 
d'uomo.

La voce del Papa invita più che mai alla speranza. L'umanità globalizzata porta in 
sé tratti di novità: “Oggi l'umanità appare molto più interattiva di ieri: questa maggiore 
vicinanza  si  deve  trasformare  in  vera  comunione.  Lo  sviluppo  dei  popoli  dipende  
soprattutto  dal  riconoscimento  di  essere  una  sola  famiglia,  che  collabora  in  vera 
comunione  ed  è  costituita  da  soggetti  che  non  vivono  semplicemente  l'uno  accanto 
all'altro”28. Annuncia così una prospettiva che ha un modello: “Questa prospettiva trova 
un'illuminazione decisiva  nel rapporto tra le Persone della Trinità nell'unica Sostanza 
divina. La Trinità è assoluta unità, in quanto le tre divine Persone sono relazionalità 
pura. La trasparenza reciproca tra le Persone divine è piena e il legame dell'una con 
l'altra totale, perché costituiscono un'assoluta unità e unicità. Dio vuole associare anche 
noi a questa realtà di comunione: «perché siano come noi una cosa sola» (Gv17,22)”29. 

In tale passo – e in tutto quanto segue nel capitolo V – è delineata l'antropologia 
trinitaria  del  pensiero  sociale  cristiano.  E'  il  tratto  nuovo  e  forse  “sovversivo”30 

dell'enciclica. E' importante questa precisazione del “tipo di uomo/umanità” a cui la DSC 
fa riferimento; in fondo ogni proposizione che riguardi il dover essere di una situazione 
umana e tanto più di un sistema di regolazione dei rapporti sociali com'è un sistema 
economico-politico, poggia su una visione antropologica. Solo se si capisce quale idea di 
uomo è premessa in un discorso, quel discorso è collocato nella sua giusta cornice e 
capito  fino  in  fondo.  Lo  esige  l'onestà  intellettuale  e  il  corretto  svolgersi  di  un 
ragionamento  “scientifico”:  dichiarare  le  proprie  premesse  culturali  e  filosofiche. 
Questo fa il Papa: precisa qual'è l'idea di uomo che ispira la dottrina sociale della Chiesa 
e con ciò dà una mano a tutti quelli che vogliano dialogare con essa e a tutti noi che la 
vogliamo vivere.

Se Leone XIII aveva affermato che la questione sociale era questione della Chiesa, 
se Paolo VI aveva constatato che la questione sociale era diventata questione mondiale, 
Benedetto XVI può affermare che la questione sociale è questione antropologica.

L'essere umano -  nella cui logica si  capiscono tutte le affermazioni  della DSC, 
anche e soprattutto quelle che parlano di politica e di economia - è una creatura che 
viene dalla Trinità, né è “imbevuta” ed è destinata a tornarvi con tutto il creato. Una 
umanità che viva “a mo' della Trinità” vive in uno stile di fraternità ogni rapporto, tanto 
nella sfera culturale, come in quella sociale, sia economica che politica. Nella Caritas in 
veritate incontriamo la nostra esperienza personale e collettiva, la gioiosa esperienza 
che l'amore unifica anche le mille – e solo apparentemente diverse - espressioni della 
vita umana. 

L'amore vivifica e unifica l'economia e la politica, il mondo ne aspetta le prove.

27 Ivi, n. 39 – in questo e nei paragrafi successivi vengono messi in discussione i classici binomi di Stato e mercato, di 
dare per dovere e dare per avere, di pubblico e privato, di profit e non profit, in favore di una realtà più complessa ed 
eticamente motivata in ogni segmento.

28 Ivi, n. 53
29 Ivi, n. 54
30 J. Morán, Riflessioni sulla Caritas in veritate. I fondamenti antropologici, in “Nuova Umanità” XXXI (2009/6).

13

http://www.vatican.va/archive/ITA0001/__PW1.HTM

