
Ilaria Pedrini – gennaio 2004 

Pagina 1 di 5 

 
 

Cadine, 29 gennaio 2004 - Serata del Movimento politico per l’unità 

No alla sconfitta della pace 

Riflessione  politica sulla parola del vangelo  
“Vi do la mia pace” (Gv. 14, 27) 
 
 
La pace, seppur in modo non esplicito, non è mancata mai dall’orizzonte dei nostri 
appuntamenti. Non fosse altro per la bruciante attualità di questo argomento, da un 
anno a questa parte. Non fosse altro per l’abitudine a sentirci anzitutto cittadini di un 
mondo che vuole essere unito e che dunque non possono dimenticare le piaghe 
dell’unità: le trenta, forse trentasei, guerre del nostro pianeta. 
 
Oggi è la frase del Vangelo scelta che ci impone di occuparcene esplicitamente.  
Ed è il commento spirituale di Chiara Lubich, che si apre proprio con questo dato di 
attualità politica, ad interpellare sulla pace anzitutto quanti di politica si occupano. 
 
Accettiamo l’invito ed avviamo una riflessione, “politica” appunto. 
 
Il compito che mi spetta è quello di sottoporre alla vostra attenzione due documenti 
recenti e di grande valore per noi, sottolinearne alcuni passaggi, prima di lasciare la 
parola al dialogo e alle esperienze. 
 

- il messaggio del Papa del 1 gennaio, giornata della pace 
- il messaggio natalizio di Chiara Lubich, in Città Nuova 

 
Sono documenti diversi per finalità e linguaggio, ma profondamente sintonici. 
 
1. 
 
Anzitutto ci sembra doverosa una precisazione: la pace è fine e mezzo della nostra 
azione, è la meta e la strada stessa su cui camminiamo. 
 
Non esiste una pace ottenuta con la guerra.  
Non esiste una guerra “preventiva” di una guerra. 
Mettiamo anzitutto al loro giusto posto le parole, è quanto mai indispensabile. 
 
La pace è un “dono” fatto alla nostra concordia. Non la si può imporre, non la si può 
comprare, non la si può pretendere. 
 
Nel pensiero cristiano coincide con una persona, Gesù. L’abbiamo sentito poc’anzi: Lui, 
il Dio incarnato, la sua pace, quella pace che è Lui, viene – adesso, qui – se ci amiamo. 
 
Ma non diversamente pensava Gandhi, da una prospettiva completamente differente. 
Egli non parlava mai di pace. La “sua” parola era “satyagraha”, una parola composta che 
vuol dire “forza della verità che è l’amore”. Sathyagraha è più che un metodo per 



Ilaria Pedrini – gennaio 2004 

Pagina 2 di 5 

gestire i conflitti, è un modo di essere che parte dall’interiorità dell’uomo, dalla fede in 
Dio, unico sostegno. La pace ne è il risultato. 
 
Un pensatore italiano, di convinzioni non cristiane (almeno esplicitamente), Aldo 
Capitini, la pensava all’identica maniera: “Nella grossa questione del rapporto tra il 
mezzo e il fine, la nonviolenza porta il suo contributo in quanto indica che il fine 
dell’amore non può realizzarsi che attraverso l’amore, il fine dell’onestà con mezzi 
onesti, il fine della pace non attraverso la vecchia legge di effetto tanto instabile “se 
vuoi la pace prepara la guerra”, ma attraverso un’altra legge “durante la pace, prepara 
la pace”… 
 
Non so se Igino Giordani avesse avuto contatti con Aldo Capitini … Il fatto è che analoghe 
parole vengono da lui proposte a sostegno della tesi contenuta in un infocato libretto, da 
poco ristampato: “Inutilità della guerra” (cfr. pag. 72) 
 
“Il principale argomento a sostegno delle spese di guerra è tratto dalla sapienza pagane: - 
Si vis pacem para bellum (se vuoi la pace, allestisci la guerra) -. Che è come dire: se vuoi 
la salute, procurati la polmonite; se vuoi arricchire, dilapida il denaro; se vuoi il bene, 
opera il male…” 
 
... “Il motto pagano poteva andare per una casta guerriera, nel cui casellario il vocabolo 
pace significava conquista. Come diceva dei romani quel capo britanno: “fanno il deserto e 
lo chiamano pace: è la pace del cimitero… 
La pace si ottiene con la pace”. 
 
2. 
 
La pace è questione democratica perché impone una ristrutturazione dei rapporti fra i 
popoli in dimensione mondiale, a livello culturale e nelle forme organizzative che 
storicamente ci siamo dati. 
 
Gli organismi sopranazionali, nelle loro spinte ideali ispiratrici, sono nati da un proposito 
di pace. Anche quando il motivo primo di certe aggregazioni sopranazionali fu di natura 
economica, nelle menti più lungimiranti e determinate il motivo ultimo non poteva non 
essere il bene comune internazionale che coincideva con la pace. 
Ma quegli organismi sono segnati dal tempo storico in cui ebbero origine e da rapporti di 
forza storicamente datati. Se non altro per essere fedeli alla storia, essi vanno 
aggiornati per farli essere ciò per cui sono nati. 
 
Se qualcuno un anno fa annunciava la morte dell’ONU, essa oggi è risorta più necessaria 
che mai, proprio dall’evoluzione delle vicende irachene.  
Rimane comunque evidente il suo deficit di efficacia che corre parallelamente al suo 
deficit di legittimazione democratica. 
 
Nel documento di Giovanni Paolo II questo argomento è centrale, ed è trattato ai 
paragrafi 5-6-7. Vi si tratteggia il ruolo del diritto, del diritto internazionale e dell’ONU 
in ordine al mantenimento della pace, contro la tentazione 
“di fare appello al diritto della forza piuttosto che alla forza del diritto”. 
 

(Questa alta concezione del diritto è ripresa anche più oltre, al n. 9, e vi si dice 
“… Il diritto internazionale è stato per molto tempo un diritto della guerra e della 



Ilaria Pedrini – gennaio 2004 

Pagina 3 di 5 

pace. Credo che esso sia sempre più chiamato a diventare esclusivamente un 
diritto della pace…”.) 

 
Cardine del sistema giuridico internazionale nato sulle ceneri delle guerre, e delle due 
ultime mondiali, è il “divieto del ricorso alla forza” con le due eccezioni 

- del diritto alla legittima difesa (nei limiti di necessità e proporzionalità) 
- del sistema di sicurezza collettiva (affidato al Consiglio di sicurezza) 

 
Non occorrono al Papa altre parole per dire ciò che insistentemente è andato ripetendo 
durante tutti i mesi trascorsi, con la sua “parola della sofferenza”. 
 
Di fronte alle luci e alle ombre del ruolo svolto dall’ONU, invoca una “riforma che metta 
l’ONU in grado di funzionare efficacemente per il conseguimento dei suoi fini statutari” 
(= preservare le future generazioni dal flagello della guerra). 
 
Chiara Lubich affronta questo tema nel suo messaggio di Natale. 
“Bisogna anzitutto ridare una giusta credibilità alle istanze internazionali, spesso 
ridotte all’impotenza… Non si può più fare a meno di un’autorità mondiale… 
All’indomani della terribile strage delle Torri Gemelle, nelle parole dei responsabili 
delle nazioni dominavano non tanto i toni della vendetta, quanto quelli dettati dalla 
volontà di unirsi… si udirono persino cenni di coraggiosa autocritica. Ma poi prevalsero 
le logiche della guerra, delle risposte unilaterali, dell’accantonamento del negoziato e 
del ruolo delle autorità internazionali. Bisogna oggi, ritornare a quella unità di intenti 
e metterla in pratica …”. 
 
3. 
 
La pace è questione che rilancia l’interdipendenza dei diversi settori dell’attività 
umana, in particolare il legame fra la politica e l’economia. 
 
Il terrorismo, la minaccia che mette oggi in pericolo “la sicurezza sull’intero pianeta”, 
forte di un’arma inedita e spaventosa – il prezzo della propria vita per l’annientamento 
del nemico – cresce in un mondo dispari e senza possibilità di comunicazione. 
 
Giovanni Paolo II, parlando della “piaga del terrorismo”, i cui protagonisti sono attori 
che non sono Stati, e i cui conflitti dunque – osserva acutamente – sono 
difficilmente riconducibili all’interno di un ordinamento sorto per disciplinare rapporti 
tra Stati sovrani, afferma: 
 
“La lotta contro il terrorismo non può esaurirsi soltanto in operazioni repressive e 
punitive. E’ essenziale che il pur necessario ricorso alla forza sia accompagnato da una 
coraggiosa e lucida analisi delle motivazioni soggiacenti agli attacchi terroristici  
(continua invocando un impegno politico e pedagogico) … In ogni caso, l’uso della forza 
contro i terroristi non può giustificare la rinuncia ai principi di uno Stato di diritto… il 
fine non giustifica mai i mezzi”. 
 
E nel messaggio di Chiara Lubich: 
 
“Mi sembra necessaria un’opera di giustizia planetaria. I responsabili degli stati 
dovrebbero operare per una reale equità economica, che tutti loro, nessuno escluso, 
affermano nei rispettivi programmi elettorali di voler perseguire. Ma bisogna passare 



Ilaria Pedrini – gennaio 2004 

Pagina 4 di 5 

dalle promesse ai fatti … Si cominci anche lentamente, per non mettere a repentaglio 
la stabilità economica internazionale. Ma si metta in atto ogni sforzo per eliminare lo 
scandalo insopportabile della povertà nel mondo, investendo contemporaneamente 
nello sviluppo delle economie locali. E in educazione e cultura, senza le quali nessun 
progresso regge…”  
 
E’ da notare come sia il Papa che Chiara conoscano e stimino l’autonomia dell’azione 
politica: non chiedono impegni esorbitanti la normale dialettica all’interno delle 
istituzioni (“si cominci anche lentamente”) che conosce la fatica e i tempi della 
mediazione. Ma invitano al coraggio e alla fedeltà con gli impegni programmatici presi 
con gli elettori. 
 
4. 
 
La pace ha bisogno di una spinta culturale e spirituale, nerbo di ogni democrazia che 
superi i connotati di mera procedura decisionale per acquisire quelli di volto umano 
della convivenza. 
 
Non è mai esistito argomento nella storia dell’umanità che abbia suscitato tanta corale 
mobilitazione delle più diverse latitudini come questo della pace. 
E’ una corrente sotterranea che, se non ha “bucato” la crosta delle stanze dei bottoni, 
ha dimostrato l’esistenza di una “opinione mondiale di pace” che rimane come 
patrimonio nel cantiere del mondo unito, base da cui partire per costruire e ricostruire 
gesti di carità politica. 
 

E’ un cantiere vasto come il mondo e a cui concorrono le linfe vitali di tutte le 
culture. Esemplifico ricorrendo ancora a Ghandi.  
Un profondo conoscitore del profeta indiano – Giuliano Pontata – ci ha avvertiti 
che il “sathyagraha” era pensato da Ghandi come “aggiunta” al metodo 
democratico e come correttivo delle contraddizioni in cui la democrazia può 
rischiare di cadere, poiché il “sathyagraha” la alimenta di quei valori che la fanno 
autentica: 
la verità 
la partecipazione 
il disinteresse 

 
E allora, di fronte al terrorismo? 
Leggo dal messaggio di Chiara: 
 
“Il principale obiettivo non è militare ma politico: prosciugare l’acqua nella quale 
nuotano i terroristi. E ciò può essere fatto agendo con “idrovore di pace” a vari livelli: 
dando vigore agli organismi internazionali, operando per una giusta distribuzione delle 
ricchezze e promuovendo una nuova primavera spirituale”. 
 
Quest’ultimo livello di azione lo dice “più profondo”… e lancia una proposta ardita: una 
scelta analoga per intensità a quella dei terroristi, ma di segno opposto: 
 
“Da dove nasce la radicalità della terribile scelta dei kamikaze? Anche noi dovremmo 
essere capaci di dare la nostra vita per l’ideale grande dell’amore per Dio e per i 
fratelli. Purtroppo l’occidente cristiano, che venera un Dio fattosi uomo e morto in 



Ilaria Pedrini – gennaio 2004 

Pagina 5 di 5 

croce per amore dell’uomo, spesso lo ha dimenticato. Ebbene tale negazione di Dio è 
vissuta nel mondo mussulmano come una minaccia…” 
 
E’ una acuta annotazione di tipo psicologico e sociale, che indica una via per il dialogo 
anche politico fra mondo cristiano e mondo mussulmano: non di un di-meno-di-fede c’è 
bisogno per incontrarsi, ma un di più di fede. Vissuta. 
 
“Dobbiamo ridare spazio ad una vita spirituale autentica … disarmo globale del cuore e 
degli eserciti … col coraggio di inventare la pace” 
 
Quindi passa in rassegna gli ambiti di questo disarmo.. madri di famiglia, volontari, 
imprenditori, operatori dei media, … di modo che 
 
“la fraternità dall’alto e quella dal basso si incontreranno nella pace” 
 
E conclude: 
 
“E’ finito il tempo delle guerre sante. La guerra non è mai santa, non lo è mai stata. 
Solo la pace è veramente santa, perché Dio stesso è la Pace” 
 
 
La finale del messaggio del Papa è insieme una visione profetica e una chiamata a 
corresponsabilità: 
 

“All’inizio di un nuovo anno voglio ricordare alle donne e agli uomini di ogni 
lingua, religione e cultura l’antica massima: “Omnia vincit amor”. L’amore 
vince tutto.  
Sì, … alla fine l’amore vincerà! Ciascuno si impegni ad affrettare questa 
vittoria”. 
 
 


