
Ilaria Pedrini – giugno 2008 

Pagina 1 di 4 

 
 
“La città, casa di cultura e di dialogo” 
Loppiano, 7-8 giugno 2008 

 

 

Non è la prima volta che affrontiamo questioni come quelle sottese al 

titolo di questa sessione di lavoro – la città, casa di cultura e di dialogo –, 

penso ad esempio ad un documento prodotto in uno dei gruppi di lavoro del 

convegno dei sindaci europei, nel 2001, a Innsbruck. In continuità dunque con 

il lavoro che ci ha preceduto, proviamo a procedere su questa pista di ricerca 

che ci stimola al coraggio di guardare alla città con occhi nuovi. 

La Mariapoli di Loppiano, la realtà fraterna che qui è legge, ci dà una 

mano. 

 

La città è la prima forma organizzativa di una comunità legata non 

più da vincoli di sangue – come lo erano i clan e le tribù – ma da vincoli di 

prossimità scelti e giuridicamente regolati. La cittadinanza, come appartenenza 

ad una città, e poi ad uno stato, si basa infatti non su una comune 

discendenza, ma su una scelta intenzionalmente presa. 

In questo senso la città è decisamente da ascrivere ai fenomeni di 

ordine culturale, in quanto farsi storico di un progetto che coinvolge la libera 

pluralità umana.  

 

Potrà servire al nostro scopo esemplificarne gli esiti evolutivi (riferiti 

all’ambito occidentale) facendo ricorso a tre immagini, a tre tipi di città: 

1. la città greca, culla della partecipazione democratica e perciò della 

responsabilità individuale nei confronti della propria comunità 

2. la città medievale, luogo della collaborazione solidale fra persone in 

origine estranee, che si contrappone alla ordinata fissità dell’ambiente feudale 

3. la città contemporanea, come crocevia di integrazione dei mille 

volti e livelli del composito mondo segnato dalla globalizzazione. 

 

1. 

“Zoon politikon”: l’appellativo coniato da Aristotele attribuisce questa 

originale qualifica all’uomo greco, nel momento in cui questi va sperimentando 

una comune corresponsabilità nella polis. E’ una responsabilità che fa tutti gli 

uomini uguali in dignità, perché tutti chiamati a dare del proprio per 

determinare l’ordine giuridico della comunità. Un’uguaglianza delimitata e 



Ilaria Pedrini – giugno 2008 

Pagina 2 di 4 

chiusa: le donne, gli stranieri, gli schiavi ne rimangono esclusi. Comunque, da 

allora, e specie ora, dopo la fine delle ideologie, non si dà democrazia senza 

questo duplice fattore culturale: la responsabilità personale e la partecipazione. 

E’ un messaggio per l’oggi, per le città di oggi che hanno visto 

l’ascesa e la rivalutazione della società civile. Il prendersi cura dei beni 

comuni1, l’ingaggiarsi in imprese comuni, l’operare per obiettivi di “interesse 

collettivo” sviluppa senso di appartenenza, tesse legami interpersonali nella 

città e ne costruisce e ricostruisce il “capitale sociale”. Più che mai nel mondo 

globalizzato servono questi luoghi in cui gli esseri umani si incontrano come 

esseri umani e dove si può essere attivi a favore di altri, ed esserlo in 

reciprocità. 

Abbiamo bisogno – e la democrazia ha bisogno – dell’impegno 

personale e collettivo reso possibile da spazi, come quelli urbani, a misura 

d’uomo. Le città sono nei fatti luoghi di incontri molteplici: sulla piazza del 

mercato e per strada, nei quartieri, nel posto di lavoro. E’ lì che 

quotidianamente s’aprono occasioni per scambiare idee e progetti, condividere 

risorse, farsi prossimi, in quell’”esserci” che rende possibile poi anche il gestire 

insieme la “cosa pubblica”. Lì nasce quella vita che è, essenzialmente2, 

“incontro”. 

Se queste suggestioni ci arrivano dalle città greche del V sec. a.C., 

dobbiamo pur dire che le nostre città, e specie le metropoli, con difficoltà 

corrispondono a queste esigenze umane fondamentali: sono piuttosto il luogo 

di interazioni anonime, forse anche segnate da diffidenza o rivalità e paura. In 

queste condizioni frana lo spazio per dedicarsi a compiti sociali e viene meno la 

disposizione ad assumersi responsabilità collettive.  

In un bel passaggio della prima lettera di Pietro (2,5) ci viene 

ricordato che le città si costruiscono con “pietre vive”. E’ il richiamo alla 

dimensione personale della politica (della costruzione della città): mosaico di 

persone, capacità, esperienze, bisogni diversi che devono e vogliono 

cooperare. 

 

2. 

La città medioevale si staglia nel rigido regolamento di gerarchie 

feudali, come luogo di libertà, di reciprocità economica e non solo, luogo di 

incontro fra “stranieri”. E’ l’alba della modernità, dell’umanesimo che celebra la 

grandezza dell’uomo in quanto tale. Nel comune medievale le differenze 

                                       

1 Cfr. G. Arena. 

2 Cfr. M. Buber. 



Ilaria Pedrini – giugno 2008 

Pagina 3 di 4 

multiformi della città vengono continuamente compaginate e indirizzate al 

raggiungimento di obiettivi comuni. 

Il valore che regge quest’opera di composizione delle differenze è 

anzitutto il valore della solidarietà, ispirato dall’idea cristiana di uguaglianza. 

Max Weber vede nella celebrazione comune della Messa, in cui si incontravano 

tutti gli stati e le classi sociali, nessuno escluso, il momento fondante dell’unità 

e della solidarietà delle città europee in epoca medievale. 

Tutt’oggi le cattedrali antiche, che svettano dal dedalo dei quartieri 

storici di molte delle nostre città, ci riportano a quel messaggio: le differenze 

sociali rimangono relative di fronte all’uguaglianza basilare di tutti di fronte a 

Dio, al Padre dei cieli. 

Ed oggi? L’esigenza di ricondurre ad unità le nostre società plurali è 

quanto mai pressante. 

Quale dovrà essere il terreno fecondo di questo incontro? 

La politica comunale ha oggi un nuovo compito storico: l’integrazione 

dei diversi gruppi umani e il sostegno, il rafforzamento, il coordinamento delle 

capacità delle famiglie e delle reti informali ad esprimere una nuova sostanziale 

declinazione dell’uguaglianza. 

La responsabilità personale e la tradizionale solidarietà - due colonne 

sulle quali ha poggiato la complessa costruzione culturale che chiamiamo 

“città” - non reggono più l’impatto della complessità esorbitante delle 

convivenza urbane. E’ richiesto un salto di qualità: una visione superiore 

dell’unità della famiglia umana e una prassi conseguente, pena il negarsi 

prospettive di futuro. 

 

 

3. 

La città contemporanea, per i fenomeni accelerati e non governati di 

inurbamento, appare sempre meno un luogo ospitale, sottoposta com’è alle 

tensioni prodotte dalle migrazioni, ai problemi ambientali, alle nuove povertà. 

 

La solidarietà, specie quella che nel XX secolo, in Europa, si è 

istituzionalizzata nelle forme del welfare, sembra scricchiolare e con essa 

vanno in crisi i processi di integrazione sociale. Viene resa sempre più difficile 

in particolare l’integrazione dei migranti, sia all’interno dello stesso paese che 

dall’estero. Le identità etniche, vere o soltanto esibite che siano, vengono 

invocate in un continuo equivoco a supportare richieste di senso e di legittimità 

di accesso alle risorse. Ma la coperta è sempre troppo corta e il conflitto fra 

poveri esplode all’infinito, mentre l’interdipendenza planetaria e le potenzialità 



Ilaria Pedrini – giugno 2008 

Pagina 4 di 4 

delle tecnologie ci vanno scoprendo un pianeta che può essere casa per tutti, 

se solo ci si aprisse alla condivisione. 

 

Quale destino avrà la città contemporanea? Quali passi muovere per 

fare della nostra città una casa accogliente e ospitale? 

 

Il paradigma culturale e politico della fraternità universale ci si offre 

come chance per uscire dall’impasse. 

 

Ma è una storia ancor tutta da scrivere, come storia comune. La sua 

dimensione è necessariamente ampia quanto il mondo intero e il suo metodo è 

quello del dialogo. 

 

Le Scritture che accomunano i figli di Abramo conoscono due città, 

metafore della polarità che attraversa le nostre convivenze: Babele e 

Gerusalemme. La non-città della non-comunicazione e la città del ritorno e 

della pace. 

Ogni giorno consegna a ciascuno di noi, a ciascuna delle nostre 

famiglie e delle nostre città, la scelta del campo in cui giocare. 

 

 

 


