
Ilaria Pedrini – novembre 2006 

Pagina 1 di 3 

 
Articolo pubblicato sul Bollettino della Parrocchia di Tione 

 
 

Andrea e Leonella 
Dare la vita nel tempo dei fondamentalismi 
 
 
Giustamente si dice che i santi sono come fari nella notte. E certo di notte si 
può parlare quando attorno sembra che tutto concorra a tracciare solchi che 
presto diventano crepacci fra le persone, fra le culture e i popoli, o quando ci 
viene spiegato, subdolamente o esplicitamente, che a causa delle religioni il 
nostro destino è l’incomunicabilità e lo scontro.  
 
Poi, un giorno e un altro ancora, dentro notizie sporche di sangue, scorgi una 
persona, una parola o un gesto che dicono che no, che il fondamentalismo è 
una costruzione di cartone, che copre la vita vera di tanta gente e di gente che 
sarebbe rimasta sconosciuta, se non fosse che quel sangue è il loro sangue 
versato. 
 
Allora, ancora, il sangue dei martiri diventa seme di cristiani, e seme di nuova 
speranza e vita per noi cristiani a rischio di accecamento. 
 
Al TG dell’ora di punta, 6 febbraio 2006: “E’ morto don Andrea Santoro, ucciso 
dai fondamentalisti. Era in Turchia, a Trebisonda, dal 2000”. 
Chi era don Andrea? Che ci faceva in Turchia? Che male aveva fatto ai 
fondamentalisti? 
Vai a chiedere e a cercare, e scopri che don Andrea era in Turchia per “rendere 
presente Cristo” fra i suoi amici musulmani. Che era una presenza 
assolutamente mite, amata e rispettata. E che aveva appena scritto al Papa 
per invitarlo a venire in Turchia e in Medio Oriente, terra madre della fede (la 
lettera arrivò al Papa dopo la sua morte). 
 
Al TG dell’ora di punta, 17 luglio 2006: “E’ morta suor Leonella in 
un’imboscata, a Mogadisco, proprio davanti al cancello dell’Ospedale pediatrico 
in cui lavorava. E’ morta con lei anche la sua guardia del corpo, un somalo di 
religione islamica”. 
Suor Leonella .. che nome! La vedi in foto, sorridente e forte, proprio come un 
leone! E ce ne voleva di coraggio a rimanere a Mogadiscio nell’Ospedale SOS, 
Villaggio dei Bambini, unica organizzazione rimasta nel paese per tutti i 15 anni 
della guerra civile, con un servizio gratuito e di 24 ore su 24. Nel 1998 era 
stata rapita dalla guerriglia e poi liberata, grazie anche alla sollevazione 
popolare che il suo rapimento aveva provocato. 
 
Poco prima di morire la Tv austriaca l’aveva intervistata. Oggi la si ascolta 
come in un testamento. Non era mancata la domanda ... d’attualità: “Come va 
fra cristiani e musulmani a Mogadiscio?” E lei a raccontare la sua vita e le sue 



Ilaria Pedrini – novembre 2006 

Pagina 2 di 3 

convinzioni, il suo rapporto con i credenti islamici e la sintonia nella fede in Dio 
Amore, in Dio Misericordia. 
Vivevano distanti don Andrea e suor Leonella, eppure – si capisce – facevano 
la stessa esperienza, la “pericolosa” esperienza che può esserci amore 
reciproco fra credenti delle diverse religioni con tutto quel che ne consegue... e 
che mette in crisi la teoria e il lucro dello “scontro di civiltà”. 
 
Hanno pagato con la vita la loro ipotesi alternativa, e in questo modo l’hanno 
resa più forte e visibile. Come i martiri di tutti i tempi. 
 
Del resto la vita l’avevano già data. 
 
E’ bellissimo leggere oggi le lettere che don Andrea scriveva alla sua comunità 
di Roma, da dove era partito su sua richiesta come “fidei donum” (una cosa 
analoga a quella che mosse un tempo Sisinio, Martirio e Alessandro a venire in 
Trentino dalla lontana Cappadocia), per favorire uno scambio di doni, 
soprattutto spirituali, fra Oriente ed Occidente, tra cristiani, ebrei e musulmani. 
In lui l’idea era maturata durante un soggiorno in Terrasanta nel 1980 e dai 
successivi pellegrinaggi in vari paesi del Medio Oriente, sempre più convinto 
dell’importanza del Medio Oriente come terra in cui ritrovare autenticamente le 
radici cristiane. Vi si era dunque trasferito nel 2000, prima ad Urfa-Harran (la 
terra da dove Abramo era partito), poi a Trebisonda. 
 
Che faceva lì? Niente di particolare se non “essere cristiano e vivere come 
tale”. Ed era un esercizio che lo costringeva ad una revisione quotidiana della 
sua vita, tanto da fargli scrivere “Non c’è il mucchio in cui ti puoi rifugiare 
come può capitare a Roma, qui sei solo e tutti ti guardano ... devi essere 
Cristo!”.1 
E poi aveva avuto un’intuizione geniale, una realtà che aveva chiamato 
“Finestra per il Medio Oriente”: occasioni di conoscenza, di incontro e di dialogo 
fra il mondo Occidentale e il Medio Oriente. 
 
A gennaio del 2006, poco prima di morire, così scriveva, narrando episodi della 
sua giornata: 
“Nell’ora della visita in chiesa si è presentato un folto gruppo di ragazzi 
piuttosto vocianti e rumorosi. Ci sono abituato: per ottenere silenzio e rispetto 
basta avvicinarsi, ricordare loro che la chiesa è, come la moschea, un luogo di 
preghiera che Dio amae in cui si compiace. Un gruppetto di 4-5 ragazzi sui 14-
15 anni mi si sono avvicinati e hanno cominciato a farmi domande: ‘Ma sei qui 
perché ti hanno obbligato?’. ‘No sono venuto volentieri, liberamente’. ‘ E 
perchè?’. ‘ Perchè mi piace la Turchia. Perchè c’era qui una chiesa e un gruppo 
di cristiani senza prete e allora mi sono reso disponibile. Per favorire i buoni 
rapporti tra cristiani e musulmani ...’. ‘Ma sei contento?’. ‘Certo che sono 
contento. Adesso poi ho conosciuto voi e sono ancora più contento. Vi voglio 

                                                 
1 Cfr. l’introduzione del Card. Ruini al libro: Don Andrea Santoro, Lettere dalla Turchia, ed Città 
Nuova, Roma, 2006. 
 
 



Ilaria Pedrini – novembre 2006 

Pagina 3 di 3 

bene’. A questo punto gli occhi di una ragazza si sono illuminati, mi ha 
guardato con profondità e mi ha detto con slancio: ‘Anche noi ti vogliamo 
bene’. Dirsi ‘Ti vogliamo bene’ dentro una chiesa, fra cristiani e musulmani mi 
è sembrato un raggio di luce. Basterebbe questo a giustificare la mia venuta. Il 
Regno dei cieli non è forse simile a un granellino di senapa, il più piccolo di 
tutti i semi? Lo getti e poi lo lasci fare ...”. 
 
Nella stessa lettera rifletteva ancora a voce alta sui rapporti fra cristiani e 
musulmani, e non esitava a dire che “Il cammino da fare è lungo e non facile. 
Due errori credo siano da evitare: pensare che non sia possibile la convivenza 
fra uomini di religione diversa oppure credere che sia possibile solo 
sottovalutando o accantonando i reali problemi, lasciando da parte i punti su 
cui lo stridore è maggiore, riguardino essi la vita pubblica o privata, le libertà 
individuali o quelle comunitarie, la coscienza singola o l’assetto giuridico degli 
Stati”2. 
 
E’ stato ucciso nella Chiesa di Santa Maria, realizzando anche così un suo 
desiderio, espresso in un commento al Vangelo del granello di senapa: 
“Qui siamo ancora più piccoli del più piccolo dei semi, ma l’importante è stare 
dentro la terra, con amore, con rispetto, sciogliendosi e diventando tutt’uno 
con essa nel silenzio ... Cerco di stare nelle mani di Maria e nel cuore di questa 
terra”. 
 
A novembre il Papa sarà in Turchia, adempiendo l’ultimo e più grande dei 
desideri di don Andrea. 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
2 Cfr. don Andrea Santoro, Lettere dalla Turchia, Città Nuova, Roma, 2006. 
 


