Ilaria Pedrini - aprile 2004

EUROPA: IDENTITA’, ALTERITA’, INCONTRO
PARMA, 2 aprile 2004

Ho accolto ben volentieri il vostro invito, che per me si colloca all’interno di un
personale impegno di sensibilizzazione al processo di integrazione europea, con giovani
e meno giovani, che si e fatto assai intenso in queste ultime settimane e che continuera
viste le scadenze interessanti che ci aspettano:

- ’allargamento del 1° maggio dell’UE a 25 paesi membri

- la manifestazione di movimenti e comunita cristiane dell’Europa che si terra a

Stoccarda '8 maggio,
- il 54° compleanno dell’Europa, il 9 maggio
- le elezioni europee, di meta giugno

- la probabile prossima approvazione del Trattato costituzionale dell’Europa

Trovarmi con voi, ascoltare il vostro “percorso di ricerca” e le iniziative che avete
avviato, € una occasione splendida di arricchire la comune ricerca e la responsabilita

d’essere attori e non solo spettatori di questo particolare momento storico.

Personalmente mi trovo assai a mio agio nel vostro titolo: “percorsi di ricerca”; e credo
che esso ci ponga nella posizione piu esatta dal punto di vista storico e culturale.
L’Europa € un “work in progress”, un cantiere aperto, un progetto i cui esiti poggiano

sulle spalle di ciascuno di noi, di tutti.

E poi la suggestione delle tre parole: “identita”, “alterita”, “incontro”, la prima
apparentemente antitetica alla seconda e la terza come elemento “ponte”, tutto da
scoprire. Esse esprimono il difficile equilibrio e la grande sfida dei sistemi, di noi come
sistema: essere sé stessi ed insieme essere aperti, mantenere l’identita e accogliere
’alterita. In questa vitale dialettica di morte/vita, sta il segreto dell’evoluzione dei
sistemi.

Il segreto, come voi sembrate suggerire a tutti, € 'incontro: la relazione che mette
insieme lindividualita dell’'uno con lindividualita dell’altro in un “di piu”, per

entrambi. In un mondo umano, di soggetti responsabili del proprio agire libero,

Pagina 1 di 7



Ilaria Pedrini - aprile 2004

’apertura puo essere reciproca e moltiplicare la liberta e le opportunita. E se
constatiamo resistenze e lentezze nell’incontro, occorre altresi constatare che il
processo ha una direzione chiara, che si manifesta tanto piu quanto piu cresce il numero
di coloro che si pongono da attori consapevoli di questa dinamica di identita/alterita,

attori di incontro.

Questo e particolarmente vero, oggi, per UEuropa. E’ infatti investita in pieno
dall’ambiguita del presente: conosce le lentezze e le resistenze di un percorso ardito di

integrazione e pure le improvvise accelerate, che dicono vitalita e giovinezza.

Abbiamo vissuto di recente lo sconcerto per gli attentati di Madrid ... la reazione
“europea” a quell’attacco, lo stringersi attorno agli spagnoli, il manifestare per e con
loro, il rilancio dell’unita del continente come risposta ad una mossa che poteva avere

’effetto di disgregarlo.

Ma che cos’e mai l’Europa? E’ la somma dei suoi Stati membri?

E’ la zona “euro”, spazio di libera circolazione di merci e capitali?

E’ un polo d’attrazione?

E’ un retaggio culturale, patrimonio di un illustre quanto lontano passato?
E’ Uoccidente? Ma rispetto a cosa?

E dove comincia e dove finisce ’Europa (storicamente e geograficamente)?

Tkkkkk

Lavorando con i testi giuridici, € possibile trovare in essi, in certo qual modo la
“cristallizzazione” della coscienza raggiunta da una comunita rispetto alla sua identita;

e questa identita e insieme traguardo e prospettiva per il futuro.

Leggiamo dunque come U'Europa si autodefinisce nella bozza di Costituzione,

precisamente nel suo Preambolo:

“Consapevoli che I’Europa € un continente portatore di civilta; che i suoi abitanti, giunti

in ondate successive fin dagli albori dell’umanita, vi hanno progressivamente sviluppato i

Pagina 2 di 7



Ilaria Pedrini - aprile 2004

valori che sono alla base dell’'umanesimo: uguaglianza degli esseri umani, liberta,

rispetto della ragione”...

La frase € sintomatica esprime |’Europa a partire da un sistema di valori.
E’ un’operazione condivisibile. Per poche altre regioni come per U'Europa e difficile

stabilire dei confini puramente “fisici”.

Cosa significa essere europei?

La difficolta di questa risposta e dentro il nome stesso. E’ questione controversa il
significato originario di “Europa”. Secondo una certa tesi € il nome usato dai fenici per
indicare ’occidente, rispetto alla Siria. Ma per altri & il nome usato dai greci per
indicare le regioni della terraferma rispetto a quelle insulari.

Comunque sia, concetti “elastici” in un mondo ancor tutto da esplorare.

Ancor oggi, nel mondo ormai piccolo e noto, Europa rimane idea in divenire, progetto
ancora aperto in cui € possibile a tutti mettere un proprio tassello di responsabilita.

Mentre attendiamo che 10 nuovi paesi facciano il loro ingresso nell’Unione - il prossimo
primo maggio - e che altri 3 superino gli esami di ammissione, non smettiamo di

chiederci: ma dove comincia e dove finisce l’Europa?

Come afferma la bozza di Costituzione e come sostengono molti storici', per parlare di
Europa occorre riferirsi, non ad un tempo o ad uno spazio, ma alla “fede in alcuni valori

che sono creazione della nostra civilta”.

Fra i fattori che hanno determinato questa connotazione vi € principalmente il processo
di formazione, a far data dal IV° secolo, della christianitas latina nell’occidente
medievale, in quel mondo feudale diviso e mal unificato nelle sue due teste - papa e
imperatore - ma che conoscera una straordinaria fioritura ed espansione?.

Si ha li il primo abbozzo di Europa, fondata su una duplice base: quella comune della
cristianita, modellata quindi dalla religione e dalla cultura; e quella frammentata di

tante singole soggettivita politiche espressione di tradizioni etniche diverse, importate e

L Cfr. Chabod F., Storia dellidea d’ Europa, Bari, Laterza, 1961.
2 Le Goff, J. Il medioevo, Laterza 2002.

Pagina 3 di 7



Ilaria Pedrini - aprile 2004

mescolate, mai ricondotte ad uniformita neppure dall’imperatore sacro romano, franco

o germanico che fosse.

In fondo, identita e alterita, hanno rappresentato da sempre un tratto tipico dell’essere

Europei ...

Continuando nella difficile impresa di rintracciare i tratti del “tipo” umano europeo, non
certo in una identita di razza, ma lungo la strada di un ethos fondato nella christianitas,
si puo concordare sull’importanza del tratto della “laicita” e, per i fini della nostra
ricerca, sulla visione “laica” del potere nella forma politica della “democrazia”.

E’ un tratto che accompagna una civilta fortemente disincantata e secolare, che ha
attinto alla visione del mondo giudaico-cristiana i connotati del suo atteggiamento

positivo, dinamico e attivo nei confronti del creato e della storia.

“Creato” e il nome rivelato che unifica Uesistente attorno all’uomo: non ambiente
abitato da forze misteriose, indecifrabili, sottratte al controllo umano, forze che tutt’al
piu si puo cercare d’ingraziarsi con pratiche magiche... no! Il mondo e “creato”, opera,
al pari dell’'uomo, di Dio. Tutto si riduce a questa diade: creato e Creatore, e tutto e
“buono”. Di che temere?

L’uomo, creatura uguale a tutte le altre per natura, ne € superiore per funzione: spetta
all’uomo “dare il nome” alle altre creature, atto di conoscenza che implica ’amore, e

atto di “possesso” responsabile di fronte al Creatore.

E la storia? Essa non € una linea senza senso, non una spirale che ciclicamente torna al
suo inizio, non e parabola che progressivamente decade verso il peggio.

E’ trama di un “disegno” provvidenziale in cui tutto e tutti cooperano al bene, che si
manifesta gia nella citta terrena e compiutamente nella citta terrestre. In questa visione
carica di speranza e di fiducia, “l’avvenire &€ migliore di qualsiasi passato e il meglio
finisce sempre per accadere™.

Questa una concezione religiosa ottimistica e a priori, questo “assioma” sottostante ad
ogni altro giudizio, € il terreno da cui scaturisce l’atteggiamento attivo nei confronti del

mondo e che ha favorito la ricerca scientifica e l’investimento nelle attivita produttive®.

3 Cfr. Theillard de Chardin
* Cfr. le teorie di Max Weber sul rapporto fra I'etica protestante e lo spirito del capitalismo.

Pagina 4 di 7



Ilaria Pedrini - aprile 2004

Non esiste sacralita di luoghi, di animali o di persone. Nella creaturalita e nella bonta -
decaduta, ma non annullata - degli esseri & fondato |’atteggiamento nei confronti delle
relazioni sociali e quindi dell’autorita, del potere. Chi governa non € ontologicamente
diverso da chi & governato e la sua funzione & “giudicata” dalla conformita al bene
iscritto nella natura del mondo e dell’umanita creata; ’autorita dunque e cooperazione
umana ad un progetto che la trascende: che proceda dall’alto (investitura) o che si

origini dal basso (elezione) € attivita responsabile nei confronti di “simili”, di fratelli.

E’ questa una visione del potere tipica della concezione cristiana, presente nelle
istituzioni religiose e da queste passata alle istituzioni civili, a quel tipico modo di
comporre “democraticamente” gli interessi, che si raggiunge attraverso gli strumenti del
diritto e della politica (intesa come fattore di innovazione del diritto) nel mondo

occidentale®.

Per approfondire questa affermazione, seppur per accenni, avvalgo del pensiero di
alcuni studiosi che hanno analizzato la “contaminazione” che sarebbe avvenuta fra le
modalita di gestione del potere all’interno degli ordini religiosi e le istituzioni civili del
medioevo®.

E’ nota la rilevanza economica, sociale e culturale degli ordini religiosi, ma altrettanto
fondamentale fu il ruolo da essi giocato nella costruzione “politica” del continente e
proprio attraverso prassi “democratiche” diffuse dai monasteri ai governi cittadini e alle
prime carte costituzionali nazionali (come la Magna Carta del 1215). E’ infatti nei
capitoli delle abbazie o nelle congregazioni generali dei conventi che vengono ad
affermarsi procedure di decisione e di scelta dei responsabili “dal basso”’. Elezione dal
basso e per gradi dei superiori, discussione assembleare dei problemi comuni, sistema
elettorale maggioritario e richiesta di maggioranze assolute o qualificate per particolari
decisioni, votazioni a scrutinio segreto, quorum di validita delle votazioni, ... sono prassi

in vigore nelle istituzioni religiose a tutela dell’uguaglianza e della liberta dei soggetti,

5 E' questo un tema oggi fondamentale, se si pone mente al fatto che & attorno alla democrazia e alla
sua “esportabilita” che si giocano le complesse relazioni fra aree del mondo

é Cfr. Leo Moulin, Vita e governo degli ordini religiosi, 1965 Ed. Ferro, Milano.

7" E' la tesi contenuta dal testo di Moulin, che non smentisce gli influssi della civilta greca, ma la vede
troppo lontana culturalmente e cronologicamente perché si possa attribuirle un influenza diretta.

Pagina 5 di 7



Ilaria Pedrini - aprile 2004

che con molta probabilita sono transitate nelle prassi civili forgiando un modello politico

che rappresenta tutt’oggi il carattere tipico del mondo occidentale.

C’é da registrare inoltre che anche il sistema federale di rapporto fra diversi poteri
autonomi locali e un potere centrale, ha le sue remote origini nella storia degli ordini
religiosi, allorché questi, attraverso esperienze di crisi e di fragilita connesse

all’isolamento e al localismo, pervennero a strutture federate.

Se dall’identita culturale e religiosa la christianitas riceve elementi unificanti, non meno
ne viene segnata per quel che concerne le sue grandi crisi: lo scontro con Ulslam e la
lotta intestina alle eresie. Lo scisma d’Oriente e poi quello d’Occidente contribuiscono
alla frantumazione definitiva di quel che restava dell’unita politica del continente

europeo e preludono al formarsi degli stati nazionali.

Sara poi il contatto con cio che “europa” non €, cioe con i “nuovi mondi” raggiunti
attraverso le scoperte geografiche e le conseguenti colonizzazioni, ad approfondire il
senso della specificita europea.

E’ un’identita che non manca di contraddire sé stessa nella spietata conquista dei popoli
delle Americhe, nelle guerre intestine, nell’immiserimento che accompagha le
pestilenze ricorrenti. Ma che non manca tuttavia di saper fare autocritica e proprio a
partire dai suoi valori di fondo (si pensi a Bartolomé de Las Casas e la questione della
dignita dei nativi delle Americhe), di rigenerarsi e di affascinare attraverso l’affermarsi
del metodo scientifico e delle arti (Galileo, Newton, ... Bach, Mozart).

Comunque sia, l'universalismo dei popoli europei ed il senso di una comune

appartenenza, dalla originaria christianitas non ha conosciuto crisi per secoli.

Anche quando lo spirito romantico ottocentesco accompagnera |’affermazione delle
nazioni europee e accendera i cuori con 'amor di “patria”, non viene meno il senso
della comunanza culturale dell’Europa. Anzi, essa ritorna nelle aspirazioni
all’universalismo dei conservatori alla Metternich, ma anche allorché personaggi come

Mazzini® sapranno riconciliare nazione ed Europa, il patriottismo e il cosmopolitismo.

® Mazzini intendeva Europa e Umanita come sinonimi: Dio assegna ai popoli una missione in vista del bene
dell'umanita

Pagina 6 di 7



Ilaria Pedrini - aprile 2004

La vera minaccia all’unita degli stati d’Europa verra dal nazionalismo aggressivo degli
inizi del ‘900. Fu allora che anche molti uomini di cultura abbandonarono la “patria
comune” per essere esclusivamente o francesi, o tedeschi, o italiani, ... ed esserlo
“contro”.

Hanno dovuto passare due guerre mondiali prima che tornasse a prevalere la concezione
unitaria a far da supporto e a giustificare i passi dell’integrazione prima economica e poi
politica del continente.

Quando, fra poco, il 9 maggio, si celebrera la festa dell’Europa e I’Unione contera 25
membri, non sara inopportuno rileggersi la “dichiarazione Schuman” che il 9 maggio del

1950 diede avvio alla Federazione:

“(...) L'Europa non potra farsi in una sola volta, né sara costruita tutta
insieme; essa sorgera da realizzazioni concrete che creino anzitutto una

solidarieta di fatto. ...

La solidarieta di produzione in tal modo realizzata fara si che una qualsiasi
guerra tra la Francia e la Germania diventi non solo impensabile, ma
materialmente impossibile. La creazione di questa potente unita di
produzione, aperta a tutti i paesi che vorranno aderirvi e intesa a fornire a
tutti i paesi in essa riuniti gli elementi di base della produzione industriale
a condizioni uguali, gettera le fondamenta reali della loro unificazione

economica (...)”.

Ecco Uultimo frutto dell’umanesimo europeo, di cui occorre sentirsi responsabili: una
solidarieta di fatto che renda la guerra non solo impensabile, ma materialmente
impossibile. E’ quest’ideale di fraternita che fa dell’Europa una calamita, ben oltre i

suoi confini geografici, ne fa un modello contagioso di integrazione.

Pagina 7 di 7



