
Ilaria Pedrini – Campodarsego 31 maggio 2009

TAVOLA ROTONDA sul DIALOGO INTERRELIGIOSO
Nota: erano trattati in modo particolare argomenti inerenti il dialogo fra musulmani e  
cristiani, alla presenza di rappresentati di entrambe le fedi

Nella città che vogliamo le differnze di cultura (nel vestire, nel mangiare, nel 
pregare, ..) in che modo possono aiutarci a costruire la comunità? Nel pensiero 
comune sembra che l'uso del velo sia di ostacolo alla costruzione di rapporti 
positivi. Cosa ne pensate?

Quando si parla del velo penso occorra distinguere: non esiste nella fede cristiana alcun 
appoggio per un giudizio negativo verso le donne di fede islamica che portano il velo. 
Tutt'altro! I cristiani provano stima per i fedeli dell'Islam e delle altre religioni e sanno di 
avere in essi persone che più di altri li comprendono in ciò che hanno di più prezioso, la 
fede in Dio Amore.
Può darsi che alcune donne velate avvertano in Italia qualche reazione ostile, ma questo 
viene da una cultura non religiosa, che è caratterizzata da difficoltà di rapportarsi con 
persone di diversa provenienza, da paura, da non conoscenza. Non viene dalla religione 
cristiana. Se questa cultura non religiosa è così diffusa è perchè molti di noi italiani – 
all'80% battezzati – non siamo ancora “cristiani”. Cristiani lo diventiamo se e tanto più 
quanto più diamo spazio nella nostra vita a Dio, a Gesù e alla sua Parola. Dunque anche 
se quasi tutti siamo battezzati, non possiamo dire che tutti siamo cristiani; possiamo 
dire che siamo in viaggio per arrivare ad essere cristiani. Nella mia vita ho incontrato 
persone che – come Chiara Lubich – mi hanno aiutato in questo viaggio, in tanti modi. 
Chiara mi ha dato l'esempio, mettendosi il velo quando è entrata nella Moschea di 
Harlem, e con il suo insegnamento mi ha portato a stimare i fedeli islamici e le tante 
cose che ci uniscono, insegnandomi a non giudicare nessuno ma ad amare.
Forse anch'io mi troverei a giudicare, a rifiutare, se non avessi incontrato cristiani veri. 
Avrei seguito la corrente di chi si chiude nel suo mondo rassicurante.
No, il velo non è un ostacolo. E come credenti lo possiamo testimoniare, mostrando che 
più forte di alcuni nostri differenti comportamenti è la stima e la profonda 
comprensione reciproca di credenti in Dio.

Nella città che vogliamo la fraternità è possibile?

La costruzione di una convivenza davvero accogliente e fraterna è un cammino paziente 
e che ci chiede molto coraggio.
La storia oggi è contraddittoria: vediamo crescere nuove opportunità per l'incontro, la 
comprensione, il benessere, ma insieme sembrano parallelamente crescere segni di 
nuove intolleranze, di nuove schiavitù e povertà. Sono fatti che disorientano e che fanno 
talvolta dubitare dei nostri sforzi di bene. Eppure è proprio questa situazione che ci 
mette di fronte ad una responsabilità grande, ad interrogarci: qual'è il mio, il nostro 
posto in questa situazione?
Posso, nelle mie/nostre scelte quotidiane, essere un elemento che aiuta – nella città in 
cui vivo – la crescita di una città e di una civiltà d'amore, di fraternità, ... o posso 

1



Ilaria Pedrini – Campodarsego 31 maggio 2009

esserne un ostacolo.
E se il compito sembra superiore alle nostre forze, nella nostra esperienza possiamo dire 
che in questo impegno non siamo soli. Non lo siamo perchè tanti fratelli e sorelle 
condividono questa meta. Non lo siamo perchè Dio, un Padre, è con noi ogni volta che ci 
apriamo all'Amore e Lo lasciamo agire in noi e fra noi.
Volendo paragonare la città fraterna del futuro che tutti desideriamo ad una foresta 
verde e rigogliosa, possiamo dire che qui è la stiamo cominciando a vedere quasi dei 
fazzoletti di prato verde. Abbiamo molto da fare.
Ma non dobbiamo scoraggiarci. Penso che condividiamo l'idea che il bene – anche nei 
piccoli gesti quotidiani per costruire la città dell'Amore – non muore e prepara il futuro 
che ci aspetta.
A volte diciamo che il Paradiso è una casa che si costruisce di qua e si abità di là.
Possiamo dunque star certi che questi frammenti di fraternità che andiamo costruendo, 
anche qui oggi, sono i mattoni di una città di fraternità che abiteremo pienamente nel 
tempo che Dio ci ha preparato. La nostra fiducia è in Lui.

Nella città che vogliamo possiamo immaginare Chiese e moschee?

Certo. La città – qualunque città - è ormai luogo della molteplicità, spazio delle 
differenze culturali etniche politiche religiose, contesto in cui le espressioni culturali più 
varie possono e devono convivere.
La città che immagino è perciò una convivialità dinamica delle differenze, in cui le 
singole identità si possono esprimere conservando le loro specifiche manifestazioni, 
come chiese, moschee, sinagoghe… e altri luoghi di aggregazione e di appartenenza 
identitaria. 
Accanto all’indubbia positività connessa a questa ricca molteplicità, che aiuta a 
superare la monotonia del pensiero unico, esiste tuttavia un rischio: quello di una città 
frantumata, arcipelago culturale, isole e recinti che si costituiscono per diffuse forme di 
intolleranza emarginante e di resistenza culturale passiva. Soltanto il complesso gioco di 
relazioni positive tra queste identità culturali/religiose può aiutarci a superare i limiti 
della monocultura e della multicultura e a costruire veramente la realtà interculturale 
(dove il prefisso “inter” si riferisce alla relazionalità dialogica che edifica convivialità e 
coesione sociale). Credo che i nostri testi sacri (Bibbia-Corano) ci possano aiutare e ci 
diano i segreti più autentici per approfondire questo dialogo e per farlo diventare 
esperienza concreta e progetto condiviso.

Terminato questo incontro come possiamo concretamente proseguire il 
dialogo nelle nostre città?

Credo che sia un compito imprescindibile, per conoscerci, per superare eventuali 
pregiudizi, per condividere l’impegno per la città comune. Sarà importante 
incrementare la conoscenza, il rispetto, la comprensione reciproca e realizzare eventi 
comuni, esperienze comuni, in modo che la vivibilità nelle ns città si costruisca proprio 
sulla forza di questa costruttiva reciprocità. 
Bisognerà in questa prospettiva assegnare grande importanza al mondo dell’educazione.

2


